
福音的核心內容
裝備與實踐⼿冊：從信仰根基到佈道策略



第一步：與未信者建立對話
Step 1: The Approach



如何開啟福音話題？

在介紹福⾳核⼼之前，先從⽇常切⼊，建⽴共鳴。

·提問：「你覺得宇宙是如何形成的？」

·關懷：「你覺得⼈⽣有沒有⼀個終極的意義？」

·聆聽：從對⽅的背景尋找切⼊點。



1. 大自然的見證

諸天述說神的榮耀

羅⾺書 1:20
 「⾃從造天地以來，神的永能和神性是明明可知的.，
雖是眼不能⾒，但藉著所造之物就可以曉得，叫⼈無可
推諉。」

詩篇 19:1
 「諸天述說神的榮耀；穹蒼傳揚祂的⼿段。」

宏偉的宇宙秩序指向⼀位全能的設計者。



2. 內心的見證

永恆與良知

傳道書 3:11
 「神造萬物... ⼜將永⽣安置在世⼈⼼裡。」

羅⾺書 2:15
 「他們是⾮之⼼同作⾒證。」

⼈對永恆的渴望與普遍的道德律，證明我們是按神的形象被

造。



3. 人生困難中的倚靠

生命的重擔

⾺太福⾳ 11:28
 「凡勞苦擔重擔的⼈，可以到我這裡來，我就使你們得安
息。」

從⼈的痛苦和掙扎切⼊，引導他們看⾒神是唯⼀的安息之所。



聖經對神的描述

絕對的聖潔

神是公義的，這意味著祂不能對罪惡視⽽不⾒。公義要

求罪必須受刑罰。

同時，神也是愛的源頭，祂渴望與⼈建⽴關係。



EVANGELISM DIALOGUE

向無神論者傳福音
理性的對話、誠摯的同理、基督的盼望



向無神論者傳福⾳時，我們往往⾯臨獨特的知識與情感障礙。

這不僅僅是神學的辯論，更是關於⽣命意義、道德根基與盼望

的深度對話。

核⼼⽬標：

理解對⽅的觀點與背後的原因

以愛⼼與邏輯回應常⾒的質疑

建⽴真實的關係與信任

·
·
·

獨特的挑戰



核心難題與應對
針對苦難、科學與道德三⼤領域的理性護教



自由意志與愛

上帝賦予⼈類⾃由意志，這是真愛的前提。苦難往往

源於⼈類濫⽤⾃由。強⾏阻⽌惡⾏的上帝，創造的是

機器⼈⽽⾮真正能愛祂的⼈。

墮落世界的現實

世界因⼈的罪⽽墮落，⾃然界也充滿不完美。但基督

徒相信上帝最終會更新世界，除去⼀切苦難，這是⼀

份末世的盼望。

1. 為何有各種苦難 ?



不要試圖給出⼀個冷酷、純哲學式的答案。承認苦難是真實且

令⼈⼼碎的。

重點：強調上帝親⾃進⼊⼈類的苦難，透過耶穌基督的受難來

理解並救贖⼈類。祂是那位「憂患之⼦」，深知我們的痛苦。

基督親自進入苦難



機制 vs 意義

科學探討「如何運作」(How)，信

仰探討「為何存在」(Why)。兩者

相輔相成。

合理的證據

宇宙的精確設計與歷史記載，證明

信仰⾮盲⽬，⽽是基於事實的理性

跨越。

科學主義之誤

真正的衝突在於「唯科學論」（認

為科學是唯⼀真理）⽽⾮科學本

⾝。

2. 科學與信仰是否有衝突 ?



理性的指向

宇宙的壯麗與精密，指向了⼀位超越的設計者。從微觀的

DNA到宏觀的星系，⾃然界無聲地述說著上帝的榮耀。

基督徒科學家社群的存在，證明了追求知識與敬拜上帝可以

完美契合。



客觀道德律

若無上帝，道德僅是演化偏好或社會約定。⼈類普世

的良知與對正義的渴望，指向了⼀位客觀的道德給予

者。

本質與實踐

承認教會中有偽善者。區分⼈類的罪性（⾏為）與基

督信仰的本質（真理）。耶穌的完美不因跟隨者的不

完全⽽受損。

3. 道德 (Morality) 的爭議



 「只要心裡尊主基督為聖。有人問你們心中盼望的緣由

，就要常作準備，以溫柔、敬畏的心回答各人。」 

⸺ 彼得前書 3:15



理念型無神論

基於理性、科學或哲學。對話重點在於邏輯思辨、護教論證與歷

史考據。

生活型無神論

因情感傷害、對教會失望或⽣活冷漠。對話重點在於愛⼼陪伴與

同理⼼。

理解對方的「無神論」類型



謙卑與愛心

不爭辯輸贏，展現基督徒柔和

的⽣命品質。

提問引導

引導對⽅思考⽣命的意義、道

德來源與終點。

盼望出發

引導認識救贖⽽⾮定罪。你的

⽣命⾒證最有⼒量。

持續陪伴

對話是⼀場旅程，建⽴⻑期的

信任與關懷。

向無神論者傳福音的基本原則



建立聯繫，分享對永生的盼望
與無神論者的對話不是戰場，⽽是邀請。

Q & A / 交流與討論



第二步：福音四大核心 內容
Step 2: Four Core Gospel 

Truths



福音核心  第一部分

神：愛的源頭
God the Father: The Source of Infinite 

Love



主人的精心預備

想像⾛進⼀間溫暖的屋⼦，桌上擺好飯菜，燈光柔和，

床鋪整潔。您⼀定會感受到主⼈的愛。⼤⾃然就像這間

精⼼預備的屋⼦。

地球不僅僅是岩⽯，它是⼀個完美的維⽣系統，為了迎

接⽣命的到來⽽預備。

溫暖屋子的比喻



精確的規律

距離太陽的⾓度、⼤氣層的⽐例、⽔的循環。這

些規律並⾮偶然，⽽是精密的設計，守護著我們

的⽣存。

多餘的美麗

世界不只是灰⾊的。成千上萬的花朵與壯麗⼣陽

是神「不必要的慷慨」，祂希望我們不只⽣存，

更是享受⽣命。

宇宙的兩大見證



常見的疑問

未信者對「神是愛」這個概念提出疑問是極為常見

的。這句話往往與他們在現實世界中觀察到的痛苦、

邪惡與不公產生劇烈的衝突。

我們將深入探討這三個核心問題：

• 痛苦與邪惡的矛盾

• 永恆懲罰的公義性

• 神為何隱藏自己



疑問一：痛苦與邪惡

既然神是愛，為什麼世界上還存在如此多的苦難？

戰爭摧毀家園，疾病折磨無辜者，自然災害奪去生

命。

這些現實似乎在質問：一位充滿愛的神，為何允許這

些慘劇發生？



如果神具備以下所有屬性，為何惡還存在？

這被稱為「惡的難題」(Problem of Evil)。

• 全能 (Omnipotent)： 有能力阻止一切痛苦。

• 全善 (Omnibenevolent)： 願意阻止一切痛苦。

• 全知 (Omniscient)： 知道所有的痛苦和邪惡。

邏輯的挑戰：三難推論



愛的先決條件

神賦予人類真正的自由意志。因為真正的愛和道德選擇，

只有在自由意志存在的情況下才有可能。

許多邪惡（戰爭、謀殺）並非來自神，而是人類濫用自由

意志的結果。

解答一：自由意志論



非機器人的愛

如果神每一次都強制干預人類的惡行，消除所有錯誤

選擇的後果，那麼人類就不再擁有自由。

我們將變成被設定好的機器人，雖然不會犯錯，但也

失去愛的自由。

神選擇了冒險創造自由的生物，是為了讓「真愛」成

為可能。



苦難的煉金術

痛苦雖然難受，但在神的計畫中可能有其更大目的：塑造

人類的品格和靈魂。

正如金子在火中被提煉，人的靈魂也在試煉中變得純淨。

解答二：為了讓生命成長成



品格的成長

在一個充滿挑戰的世界中，人類才能發展出勇氣、憐

憫、犧牲、堅韌和愛等高貴美德。

試想一個完全舒適、沒有痛苦的溫室世界，人類的靈

魂將變得軟弱，無法真正成長。



有限理解無限

作為有限的人類，我們無法完全理解一位全知全能之神的

宏大計畫。

我們所看到的痛苦片段，可能只是更大、更複雜圖景的一

小部分。就像我們看拼圖的一小塊，看不出全貌的美麗。

解答三：是神的奧秘



約伯的啟示

《聖經》中的約伯經歷了巨大的苦難。

最終神並沒有給他具體的邏輯解釋，而是向他顯明了

宇宙的浩瀚與神的主權。

這提醒我們，信心往往是在理解的盡頭開始的。



如果神是愛，為什麼會有地獄？

為什麼信奉其他宗教或沒有機會聽到福音的人會面臨永恆

的隔絕？

這似乎與一位充滿愛的上帝形象格格不入。

疑問二：永恆的懲罰



未聞福音者

對於那些生在不同文化、時代，從未有機會認識神的

人，他們的命運如何？

將他們定罪似乎不符合公義。這也是許多人無法接受

基督教信仰的原因之一。



不可分割的屬性

神不僅是愛，祂同時也是公義和聖潔的。

真正的愛不能容忍邪惡。如果神對不義視而不見，祂就既

不公義，也不良善。

愛與公義在神的本性中是完美平衡的。

解答一：公義與愛的平衡



地獄是人的選擇

地獄不是神殘酷地強加給人的懲罰，而是人自主選擇

與神（愛與真理的源頭）隔絕的狀態。

C.S. Lewis 曾說：「地獄的門是從裡面鎖上的。」

如果人堅持拒絕愛，神尊重他們的選擇，儘管這意味

著分離。



主動的救贖

神的愛透過耶穌基督的犧牲體現出來。

祂沒有讓我們獨自面對罪的後果，而是親自付上了代價，

搭建了和解的橋樑。

這是一個愛的、主動的邀請，而非強迫。

解答二：神為人類預備了解方



普遍的啟示

至於未聞福音者，許多神學家認為神透過普遍啟示

（如良心、自然界）來引導人心。

我們可以相信，一位全知且充滿憐憫的神，必會以祂

最終的智慧，對每一個靈魂做出最公正的判斷。



如果神渴望所有人都來愛 祂，為什麼祂不以一種更清

晰、更無可爭議的方式顯現自己？

為什麼祂看起來如此隱藏，讓人必須在懷疑中摸索？

這被稱為「神的隱藏性」(Divine Hiddenness)。

疑問三：神的隱藏性



為何不寫在天空上？

如果神在天空中寫下祂的名字，或者每天顯神蹟，豈

不是所有人都會相信嗎？

為什麼還需要信心？這種模糊性是否是某種猜謎遊

戲？



恐懼  vs. 愛

如果神以壓倒性的方式顯現，人們的回應將不再是自由的

愛，而是基於恐懼或被強制的臣服。

就像一位君王若想得到真愛，必須微服出巡，而非以權力

威壓。

解答：真實的關係



信心的價值

神選擇在一定程度上隱藏自己，是為了預留空間。

這空間讓人們可以做出自願、發自內心的尋求與回

應。

這才是建立真實、愛的關係的唯一基礎。



聖經記載的不是⼈類⾟苦修⾏去找神，⽽是神主

動來到⼈間尋找迷失的⼈。這就像⼀位⽗親，親

⾃⾛進⿊暗中把受苦的孩⼦帶回家。

愛，不僅是⼀個形容詞，更是⼀個付上代價的

「動詞」。

主動尋找的愛

福音核心第一部分小結



 「神愛世⼈，甚⾄將祂的獨⽣⼦賜給他們，叫⼀切
信祂的，不致滅亡，反得永⽣。」 

— 約翰福⾳ 3:16

"



⾝體的需要：神在創造中預備了陽光、空氣、⽔，供應我們

⾁⾝的⽣存。

靈魂的歸宿：神在基督裡預備了救贖與永⽣，填補我們⼼靈

最深處的渴望。

不需要變完美：這份愛不需要你變完美後才能領受，只要你

願意回頭，就能⽩⽩得著。

最後一塊拼圖



這份愛與你有關

「就像看⾒精美的⼿錶會想到製錶師，看⾒⼤⾃然的規律，我也

看⾒了⼀位愛我們的造物主。」

造物主不只創造了你，祂還在等你與祂重逢。



福音核心  第二部分

人類：罪惡與隔絕
Man: Sin and the Great Separation



創世的墮落：躲避神的面

「那⼈和他妻⼦聽⾒神的聲⾳，就藏
在園裡的樹⽊中，躲避耶和華神的
⾯。」    (創世記 3:8)

罪的直接後果是恐懼與隱藏。原本親密的團契被打破了。



被逐出伊甸園

「耶和華神便打發他出伊甸園去...⼜安設基路伯和四⾯轉動的⽕焰的劍，要把守⽣命樹的道路。」創世記 3:23-24

公義的判決

聖潔的神與污穢的罪不能共存。⼈類因違背命令⽽失去了與神同在的樂園，進⼊了勞苦與死亡的循環。



罪孽帶來的隔絕

「但你們的罪孽使你們與神隔絕；你們的罪惡
使他掩面不聽你們。」  (以賽亞書 59:2)

「
」

罪像⼀堵無法逾越的⾼牆，使⼈的禱告、努⼒和尋求都無法到達神那裡。

這不是神殘忍，⽽是神聖潔本質的必然結果。



世人都犯了罪

100% 沒有⼀個⼈能達到神完美的標準。所謂「虧缺」，就像射箭未中紅

⼼，⼈類的道德努⼒永遠無法填補這巨⼤的鴻溝。

羅⾺書 3:23
 「因為世⼈都犯了罪，虧缺了神的榮耀。」



罪的代價：死亡

           罪的工價乃是「死」       (羅馬書6:23)

這裡的「死」不僅是⾁體的終結，更是屬靈的死亡⸺永遠與⽣命的源頭（上帝）分離。



心靈的敵對

罪不僅是外在的⾏為，更是內在⼼靈的取向。⼈類傾向於

⾃主、⾃尊、甚⾄抵擋神的權柄。

歌羅西書 1:21
 「你們從前與神隔絕，因著惡⾏，⼼裡與他為敵。」



福音核心第二部分小結：人類光景

普遍性： 每⼀個⼈都⽣在罪中，無法⾃救。

嚴重性： 罪導致與聖潔上帝的徹底隔絕。

必然性： 靠善⾏、道德、宗教都無法跨越鴻溝。

結局性： 最終的代價是永恆的死亡。



常見的三大挑戰

概念偏差

對「罪」的定義理解不同

公義疑問

關於上帝的審判與公平

心理抗拒

防衛機制與羞恥感

與未信者  談論「罪」



挑戰一：概念理解上的偏差

「為什麼我是罪人？

 我沒有殺人放火，我是一個好人。」



解答：解釋罪的定義

罪不單是⾏為： 罪更是「與上帝隔絕的狀態」

或無法達到完美標準。

切⼊點： 從⽇常的道德掙扎、內疚、⾔⾏不⼀

（如說謊、驕傲、論斷）來解釋。

標準不同： 不是拿社會標準，⽽是拿「愛的完

美標準」（上帝）來衡量。



重新定義「罪」

Hamartia

聖經所說的「罪」（Sin ）在希臘原⽂是 ，意為

「沒有射中靶⼼」。

這個「靶⼼」就是上帝為⼈設⽴的標準和⽬的。

罪，就是⼈與上帝的關係斷裂，活不出上帝創造

我們的樣式。



罪的三個層面

做的罪

做了不該做的事
 (Commission)

 如：殺⼈、說謊

沒做的罪

沒做該做的事
 (Omission)

 如：愛、公義、感恩

生命的狀態

內在的本質
 (Status)

 如：⾃私、與神疏遠



轉移焦點

 「我們不是在討論你是不是『犯人』，而是在討論你是否是『不完美』、『有
限』、且『與生命源頭脫節』的人。」 



類比：藍圖與鏡子

如果我們是按照⼀個完美藍圖（上帝）創造的，當我們

違背這個藍圖時，我們就是有缺陷的。

你的內⼼深處知道說謊是錯的，這份內在的道德律（良

⼼）就是上帝在你⼼中留下的「記號」。



類比三：一滴毒藥

⼀丁點的「罪」⾜以破壞完美。

就像⼀杯純淨的⽔，只要滴⼊⼀滴毒藥，整杯⽔

就被污染了。上帝的聖潔無法與任何罪惡共存，

這不是祂⼩氣，⽽是祂屬性的必然。



為什麼好人會受苦？

這是另⼀個巨⼤的絆腳⽯。如果世界充滿苦難，那罪真

的是我們造成的嗎？

未信者往往難以將個⼈的罪與宏觀世界的敗壞聯繫起來

，或者認為受苦證明了上帝的不公。

挑戰二：道德相對主義



我有什麼問題？

自我感覺良好

「我的⽣活過得不錯，事業成功，家庭美滿。」當

外在條件優越時，⼈很難察覺內在靈魂的需要。

不需要救贖

如果沒有意識到⾃⼰「⽣病」，就不會覺得需要

「醫⽣」。這是現代社會常⾒的⾃⾜⼼態。



這不公平！

「我⽣下來就有罪？這是祖先的錯，為什麼我要承擔？」

這是對「原罪」概念最常⾒的誤解。⼈們認為這是某種強加的法律責

任，⽽⾮⼀種繼承的⽣命狀態。
這更像是遺傳病，⽽⾮ 

inherited crime。



類比：「好人」的誤區

在法律上，你必須達到100%守法才能被判「無罪」。

90%
世⼈的標準

你或許是個好⼈

100%
上帝的標準

聖潔容不下瑕疵



原罪是繼承的狀態

原罪不是指「我⼀出⽣就得為亞當做的事負責」。

它是指「我⼀出⽣就繼承了罪性」。就像⼈繼承了不完

美的基因和會死亡的⾝體⼀樣。

我們繼承了傾向於⾃我中⼼、傾向於與上帝疏遠的本

性。這就是為什麼孩⼦不需要教就會說謊。



挑戰三：羞恥感與防衛

討論「罪」容易讓⼈產⽣被批評、被論斷的感覺。

這種不舒服的感覺會啟動⼼理防衛機制，使⼈拒絕接受

真理，甚⾄反過來攻擊信仰。



常見挑戰

「為什麼上帝要懲罰罪？

 上帝不是慈愛的嗎？」



解答：上帝的公義與慈愛

公義的必須： 如果上帝是公義的，祂就必須處

理罪惡；不處罰罪惡就不是公義。

救贖的奇妙： 祂在公義的原則下，透過基督的

犧牲滿⾜了律法的要求。

慈愛的彰顯： ⼗字架同時展現了祂極⼤的慈愛

，為我們承擔了代價。



上帝的公義與慈愛

公義的要求

如果法官看到犯罪⽽不懲罰，他就是失職。罪的代

價是死亡/與上帝隔絕，這是公義的必然要求。

愛的體現

上帝的愛體現在祂⾃⼰承擔了公義的要求（藉著耶

穌），⽽不是無視罪惡。祂既是公正的法官，也是

替我們付贖⾦的⽗親。



溝通技巧一：從經驗出發

先別談教條，先談論⼈皆有的感受：

這些都是「罪」（與神隔絕）帶來的後果。

空虛感
 無意義感

焦慮
 無法掌控⼈⽣

內疚
 填不滿的缺⼝



溝通技巧二：是「我們」，而非「你」

 「我們都在同一間醫院裡。」 

討論時多⽤「我們⼈類」、「我們每個⼈」。

將⾃⼰也包括進去，避免⾼⾼在上的批判⼝吻。承認我

們都有同樣的掙扎，會⼤⼤降低對⽅的防衛⼼。



溝通技巧三：焦點轉向盼望

說明「罪」的⽬的是為了引出「救恩」的需要。

指出問題（罪）是為了提供解決⽅案（耶穌）。

「我們說你有病，不是為了論斷你

，⽽是因為我們知道有藥⽅。」



溝通技巧總結

核心目標

將「罪」的定義從法律/道德層⾯
 提升到關係/⽣命層⾯。

最終呼召

不是為了定罪，⽽是為了恢復與神的關係。
 邀請對⽅回到上帝完美的藍圖中。



福音核心  第三部分

耶穌：救贖與替代
Jesus Christ: The Bridge of Redemption



人子的使命：捨命贖價

「因為⼈⼦來...乃是要服事⼈，並且要捨命，作

多⼈的贖價。」     (⾺可福⾳ 10:45)

耶穌基督是上帝的兒⼦，祂道成⾁⾝，過著無罪的完美⽣

活，最終選擇⾛上⼗字架，為我們付清債務。



十字架：愛與公義的焦點

上帝對罪是公義的，必須懲罰；對⼈是慈愛的，渴望救贖。⼗字架正是這兩

者的完美匯聚。



偉大的交換

哥林多後書 5:21
 「神使那無罪的，替我們成為罪，好叫我們在祂裡⾯成為神的義。」



唯有恩賜：永恆的生命

恩賜 (Gift)
⼯價是賺來的，恩賜是送來的。

「惟有神的恩賜，在我們的主基督耶穌裡，乃是永⽣。」

    (羅⾺書 6:23)

這不是我們配得的，⽽是神主動賜予的。

這份⽣命是：

屬神的： 與神連結的⽣命。

豐盛的： 充滿意義與平安。

永恆的： 戰勝死亡的權勢。



代受鞭傷與醫治

祂親⾝擔當了我們的罪，使我們既然在罪上死，就得以在

義上活。這不僅是地位的改變，更是⽣命的更新。

彼得前書 2:24
 「祂在⽊頭上親⾝擔當了我們的罪... 因祂受的鞭傷，你們得了
醫治。」



救贖的基礎：恩典與信心

「你們得救是本乎恩，也因著信；這並不是出於自己，乃
是神所賜的；也不是出於行為，免得有人自誇。」「 」

本乎恩

神主動的給予，無需代價。

因著信

⼈回應的管道，不是功德。

以弗所書 2:8-9



福音核心第三部分小結：耶穌基督

道成肉身

神⼦降世

替罪而死

代受刑罰

三日復活

戰勝死亡

唯二道路

中保救贖



復活帶來的盼望

耶穌的復活證明了祂是神的兒⼦，祂的犧牲已被上帝悅納。祂活著，所以我們也能活著！



與未信者討論耶穌基督的救贖

在討論救贖時，我們可能會遇到各種挑戰。

問題可分為三類：

我們的⽬標不是贏得辯論，⽽是抓住福⾳核⼼並建

⽴關係。

關於「罪」與「需要」的問題

關於「耶穌基督」的問題

關於「公平」與「邏輯」的問題



談救贖  第一部分

關於「罪」與「需要」

許多未信者不認為⾃⼰是「罪⼈」，因此不覺得需要「救贖」。



常見挑戰  #1

「為什麼需要『救贖』？

 我只要努力行善、積功德就好。」



解答思路：強調無能為力

⼈的限制： 靠⾃⼰的努⼒無法完全彌補過去的

錯誤，也無法確保未來不犯錯。

恩典的禮物： 救贖是上帝主動提供的恩典，是

⼈無法賺取的「禮物」。

重點轉移： 信仰的核⼼不在於⾏為多好，⽽在

於「關係的重建」。



談救贖  第二部分

關於「耶穌基督」

許多⼈對耶穌的認識僅停留在歷史⼈物或道德導師。



常見挑戰  #1

「為什麼只能信耶穌？

 條條大路通羅馬，所有宗教不是

殊途同歸嗎？」



解答思路：耶穌的獨特性

道路與真理： 耶穌不僅指出道路，祂宣稱「我

就是道路、真理、⽣命」（約14:6）。

本質區別： 其他宗教創始者多是「尋道者」，

⽽耶穌是「救贖的完成者」。

代價： 祂為⼈擔負了罪的代價，這是其他宗教

所沒有的救恩論述。



常見挑戰  #2

「耶穌復活的證據是什麼？

 那只是神話故事或傳 說吧。」



解答思路：歷史性證據

客觀證據： 空墳墓的事實、⽬擊者的證詞。

⽣命改變： ⾨徒⽣命的巨⼤改變（從懼怕逃跑

到勇敢傳道、殉道）。

信仰基⽯： 基督教在迫害中仍快速傳播。沒有

復活，就沒有救贖的能⼒。



常見挑戰  #3

「為什麼一位神要『替死』？

 聽起來很荒謬且殘忍。」



解答思路：解釋「代贖」

愛的最⾼體現： 因為⼈無法償還罪債（公義）

，上帝出於愛（慈愛）介⼊。

主動的愛： 讓完全無罪的耶穌來代替有罪的⼈

承擔。

和解： 這不是殘忍的儀式，⽽是⼀個偉⼤的愛

的⾏動，藉此與⼈和解。



談救贖  第三部分

關於「公平」與「邏輯」

涉及世界觀與上帝屬性的質疑。



常見挑戰  #1

「沒聽過福音的人怎麼辦？

 他們下地獄是不是不公平？」



解答思路：普遍啟示

良⼼與創造： 上帝透過⼤⾃然（普遍啟⽰）和

⼈的良⼼讓⼈認識祂。

公平的審判者： 上帝是公義且慈愛的，祂會根

據每個⼈所擁有的啟⽰來判斷。

我們的責任： 我們不替上帝決定審判結果，但

我們有責任把好消息傳出去。



常見挑戰  #2

「既然上帝知道未來，

 為什麼還要創造會犯罪的人類？」



解答思路：自由意志

⾮機器⼈： 上帝賦予⼈⾃由意志，不希望創造

沒有選擇的機器⼈。

愛的本質： 愛需要選擇；希望得到⼈類⾃由的

回應與愛。

挽回計畫： 選擇帶來了⾵險，但上帝的救贖計

劃正是為了挽回這個錯誤。



福音核心  第四部分

人的回應：信心與悔改
Response: Faith and Repentance



A. 信心是得救的途徑

羅⾺書 1:16
 「這福⾳本是神的⼤能，要救⼀切相信的。」

羅⾺書 10:9-10
 「你若⼝裡認耶穌為主，⼼裡信神叫他從死裡復活，就必得
救。」



B. 聽見與相信

領受真理

以弗所書 1:13
 「你們既聽⾒真理的道，就是那叫你們得救的福⾳，也信了基
督...」

信⼼的對象必須是正確的⸺就是耶穌基督的福⾳。



C. 救恩的唯一管道

別無拯救

使徒⾏傳 4:12
 「除他以外，別無拯救；因為在天下⼈間，沒有賜下
別的名，我們可以靠著得救。」

⾺可福⾳ 16:16
 「信⽽受洗的，必然得救。」



D. 人的回應總結

悔改與轉向

悔改：承認⾃⼰的罪，將⽣命焦點從「⾃我」轉向「神」。

信⼼：完全倚靠耶穌在⼗字架上所成就的救贖。

這是⼀條藉著恩典，透過信⼼，得著永⽣的道路。



帶領走向永生的道路 : 決志邀請

「當信主耶穌，你和你⼀家都必得救。」

這是⼀份邀請，邀請你接受這份永恆的禮物。你願意回應神的

愛嗎？



“主 耶 稣 ！我 需 要 你。
感 谢 你 为 我 的 罪 死 在 十 字 架 上。我 
愿 意 打 开 心 门 接 受 你 作 我 的救 主 
和 生 命 的 主。
感 谢 你 赦 免 我 的 罪 并 赐 给 我 永 生
，求 你 管 理 我 的 一 生，使 我 成 为 你 
所 喜 悦 的 人。
奉 主 耶 稣 的 名 祷 告，阿 们。”

決志禱告  範例



一、關於

 「委身與代價」的掙扎

對未來⽣活和個⼈⾃由的顧慮

思考挑戰



常⾒問題

我的生活會被限制嗎？
 我會失去自由和快樂嗎？

"
"



解答：定義真正的⾃由

不是限制，⽽是釋放： 基督信仰帶來的不是束縛，⽽是從

罪惡的捆綁中得釋放。

看清假象： 我們在世⼈眼中看似⾃由地做選擇，但往往卻

被習慣、慾望、貪婪所轄制。



更美好的⽣命藍圖

 (約翰福⾳ 10:10)

 耶穌說祂來是要叫⼈得更豐盛的⽣命。

信主是換⼀個更美好的主⼈，得到更清晰的⼈⽣⽅向和道德指

引，最終帶來真正的滿⾜和平安。

我來了，是要叫羊 (或作人)得生命，並且
得的更豐盛。」



常⾒問題

我能堅持下去嗎？
 我怕我會跌倒，辜負上帝。"

"



解答：救恩的維繫者是上帝

靠恩典，不靠意志力

救恩不是靠⼈的意志⼒來「維持」的，⽽是靠上帝的恩典和聖

靈的⼯作。

你不需要承諾永不犯錯，你只需要承諾永不放棄與祂的關係。



持續的悔改與成⻑

⾮完美主義

基督徒的⽣活是⼀個持續成⻑的過程，不是完美無缺

的狀態。接受⾃⼰的軟弱，是成⻑的第⼀步。

赦免的恩典

當你跌倒時，耶穌基督已經預備了赦免。你只需要再

次真誠地向祂認罪，祂必赦免你。



二、關於

 「確據與感受」的疑惑

對於救恩是否真實臨到、如何「感受」到的困惑

思考挑戰



常⾒問題

我怎麼知道我的罪真的被赦免了？
 我沒有特別的「得救」感覺。

"
"



解答：信⼼基於應許

感覺 vs 應許

救恩的確據不是建⽴在你的情緒或感覺上（因為感覺會改變，

像天氣⼀樣）。

確據是建⽴在上帝在聖經中永恆不變的應許上（像錨⼀樣穩

固）。



約翰一書  5:13

「我將這些話寫給你們信奉神兒⼦之名的⼈，

 為要叫你們知道⾃⼰有永⽣。」

感覺可能會晚點到，但上帝的應許永遠真實。



常⾒問題

決志只是一個禱告嗎？
 這真的能改變我人生的歸宿嗎？"

"



解答：重點在於內⼼的真誠

⾮魔法咒語

決志禱告本⾝不是儀式，它只是⼀個外在的表達。

承認與邀請

真正的意義在於：向神承認⾃⼰的罪，並邀請耶穌進⼊你

的⽣命。



關係的轉換

決志的實質是關係的根本改變。

這個關係的轉換是真實的，並在靈魂深處帶來永恆的改變。

從敵對 轉為 和好

從疏遠 轉為 親密



三、關於

 「行動與準備」的顧慮

對「現在就⾏動」的猶豫和準備不⾜的擔憂

思考挑戰



常⾒問題

我真的準備好了嗎？
 我還沒有完全了解所有教義。"

"



解答：救恩是禮物，不是考試

不需要「聖經知識證書」

接受救贖不需要你先通過考試。

如果你明⽩⾃⼰是罪⼈、相信耶穌為你受死並復活、且願意接

受祂，那你就已經準備好了。



⼊⾨的⼀⼩步，⾨後⼤步向前

成為基督徒是學習的開始，⽽不是結束。

決志

建⽴關係

讀經

認識真理

團契

⽣命成⻑

一生

跟隨主



常⾒問題

我還在同時探索其他宗教，
 現在就決志會太快嗎？

"
"



解答：誠實⾯對內⼼的選擇

信⼼的感動

如果你對耶穌基督的救贖已經有了信⼼上的感動，那

麼遲疑可能只是⼈對重⼤改變的⾃然恐懼。

不再⽐較

如果你已經確定愛上了⼀個⼈，就不需要再繼續與其

他⼈約會來「⽐較」了。



⾏動的意義

決定性的⾏動

決志就像結婚時說「我願意」。

這是⼀個委⾝的時刻，確認你願意進⼊這份愛的關係。



尋求⽀持與愛⼼

⿎勵為家⼈禱告，並尋求教會群體的⽀持。

⼀個被基督改變的、充滿愛⼼和盼望的⽣命，最終會成為

家⼈的祝福和⾒證。



福音核心第四部分小結 ：⿎勵決志者的⼀句話

「決志禱告不是你在尋找上帝，
而是上帝一直在尋找你 ，而你
現在終於決定回應祂的愛。」

救恩是⽩⽩的恩典，你只需要敞開⼼⾨，憑信⼼接受這份禮

物。



第三步：福音工具
Step 3: Tools



工具一：福音橋

·⼈ (Man)：受造美好，但因罪與神隔絕。

·鴻溝 (Gap)：罪造成深淵，⼈的善⾏、宗教無法跨越。

·橋樑 (Bridge)：耶穌基督的⼗字架是唯⼀的橋樑。

·神 (God)：通過橋樑，⼈得以恢復與神的關係。



工具二：屬靈四定律

1
神的愛

神愛你，對你有美好的

計劃。

2
人的罪

罪使⼈隔絕，無法經歷

神的愛。

3
基督救贖

耶穌是神預備的唯⼀救

法。

4
人的接受

必須親⾃接受耶穌作救

主。



Q & A
願神裝備我們，成為福⾳的出⼝。


